
O Homem: Animal Social ou Político 

Por Hannah Arendt* 

A vita activa, ou seja, a vida humana na medida em que se empenha ativamente 

em fazer algo, tem raízes permanentes num mundo de homens, ou de coisas 

feitas pelos homens, um mundo que ela jamais abandona ou chega a 

transcender completamente. As coisas e os homens constituem o ambiente de 

cada uma das atividades humanas, que não teriam sentido sem tal localização; 

e, no entanto, este ambiente, o mundo ao qual viemos, não existiria sem a 

atividade humana que a produziu, como no caso das coisas fabricadas; que dele 

cuida, como no caso das terras de cultivo; ou que o estabeleceu através da 

organização, como no caso do corpo político. Nenhuma vida humana, nem 

mesmo a vida do eremita em meio à natureza selvagem, é possível sem um 

mundo que, direta ou indiretamente, testemunhe a presença de outros seres 

humanos. 

Todas as atividades humanas são condicionadas pelo fato de que os homens 

vivem juntos; mas a ação é a única que não pode sequer ser imaginada fora da 

sociedade dos homens. A atividade do labor não requer a presença de outros, 

mas um ser que “laborasse” em completa solidão não seria humano, e sim um 

animal laborans no sentido mais literal da questão. Um homem que trabalhasse 

e fabricasse e construísse num mundo habitado somente por ele mesmo não 

deixaria de ser um fabricador, mas não seria um homo faber: teria perdido a sua 

qualidade especificamente humana e seria, antes, um deus – certamente não o 

Criador, mas um demiurgo divino como Platão o descreveu em um de seus 

mitos. Só a ação é prerrogativa exclusiva do homem; nem um animal nem um 

deus é capaz de ação, e só a ação depende inteiramente da constante presença 

de outros. Esta relação especial entre a ação e a vida em comum parece justificar 

plenamente a antiga tradução do zoom politikon de Aristóteles como animal 

socialis, que já encontramos em Sêneca e que, até Tomás de Aquino, foi aceita 

como tradução consagrada: Homo est naturaliter politicus, id est, socialis (“o 

homem é, por natureza, político, isto é, social”). Melhor que qualquer teoria 

complicada, esta substituição inconsciente do social pelo político revela até que 

ponto a concepção original grega de política havia sido esquecida. Para tanto, é 



significativo, mas não conclusivo, que a palavra “social” seja de origem romana, 

sem qualquer equivalente na língua ou no pensamento gregos.  

Não obstante, o uso latino da palavra societas tinha também originalmente uma 

acepção claramente política, embora limitada: indicava certa aliança entre 

pessoas para um fim específico, como quando os homens se organizavam para 

dominar outros ou para cometer um crime. É somente com o ulterior conceito de 

uma societa generis humani, uma “sociedade da espécie humana”, que o termo 

“social” começa a adquirir o sentido geral de condição humana fundamental. Não 

que Aristóteles ou Platão ignorassem ou não dessem importância ao fato de que 

o homem não pode viver fora da companhia dos homens; simplesmente não 

incluíam tal condição entre as características especificamente humanas. Pelo 

contrário, ela era algo que a vida humana tinha em comum com a vida animal – 

razão suficiente para que não pudesse ser fundamentalmente humana. A 

companhia natural, meramente social da espécie humana era vista como 

limitação imposta pelas necessidades da vida biológica, necessidades estas que 

são as mesmas para o animal humano e para outras formas de vida animal. 

Segundo o pensamento grego, a capacidade humana de organização política 

não apenas difere mas é diretamente oposta a essa associação natural cujo 

centro é constituído pela casa (oikia) e pela família. O surgimento da cidade-

estado significa que o homem recebera, “além de sua vida privada, uma espécie 

de segunda vida, o seu bio politikos. Agora cada cidadão pertence a duas ordens 

de existência; e há uma grande diferença em sua vida entre aquilo que lhe é 

próprio (idion) e o que é comum (Koinon)”. Não se tratava de mera opinião, mas 

de simples fato histórico: precedera a fundação da polis a destruição de todas 

as unidades organizadas à base do parentesco, tais como a phratria e a phyle. 

De todas as atividades necessárias e presentes nas comunidades humanas, 

somente duas eram consideradas políticas e constituintes do que Aristóteles 

chamava de bio politikos: a ação (práxis) e o discurso (lexis), dos quais a esfera 

dos negócios humanos (taton anthropon pragmata, como chamava Platão), que 

exclui estritamente tudo o que seja apenas necessário ou útil. 

Contudo, embora certamente só a fundação da cidade-estado tenha 

possibilitado aos homens passar toda sua vida na esfera pública, em ação e em 



discurso, a convicção de que estas duas capacidades humanas são a fim uma 

da outra, além de serem as mais altas de toda, parece haver precedido a polis e 

ter estado presente no pensamento pré-socrático. A estrutura de Aquiles 

homérico só pode ser compreendida quando se o vê como “o autor de grandes 

feitos e o pronunciador de grandes palavras”. Diferentemente do conceito 

moderno, essas palavras não eram tidas com grandes por exprimirem grandes 

pensamentos; pelo contrário, como percebemos pelas últimas linhas de 

Antígona, talvez seja a capacidade emitir “grandes palavras” (megaloi logoi) em 

resposta a rudes golpes que nos ensine a reflexão na velhice. O pensamento era 

secundário no discurso; mas o discurso e a ação eram tidos como coevos e 

coiguais, da mesma categoria e da mesma espécie; e isto originalmente 

significava não apenas que quase todas as ações políticas, na medida em que 

permanecem fora da esfera da violência, são realmente realizadas por meio de 

palavras, porém, mais fundamentalmente, que o ato de encontrar as palavras 

adequadas no momento certo, independentemente da informação ou 

comunicação que transmitem, constitui uma ação. Somente a pura violência é 

muda, e por este motivo a violência, por si só, jamais pode ter grandeza. Mesmo 

quando, relativamente tarde na antiguidade, as artes da guerra e do discurso 

(rhetorike) emergiram como os dois principais tópicos da educação, tal evolução 

ainda se valia dessa experiência e dessa tradição anteriores, pré-polis, e a elas 

permaneceu sujeita. Na experiência da polis que, com alguma razão, tem sido 

considerada o mais loquaz dos corpos políticos, e mais ainda na filosofia política 

que dela surgiu, a ação e o discurso separaram-se e tornaram-se atividades cada 

vez mais independentes. A ênfase passou da ação para o discurso, e para o 

discurso como meio de persuasão não como forma especialmente humana de 

responder, replicar e enfrentar o que acontece ou o que é feito. O ser político, o 

viver numa polis, significa que tudo era decidido mediante palavras e persuasão, 

e não através de força ou violência. Para os gregos, forçar alguém mediante 

violência, ordenar ao invés de persuadir, eram métodos pré-políticos de lidar com 

as pessoas, típicos da vida fora da polis, característicos do lar e da vida em 

família, na qual o chefe da casa imperava com poderes incontestes e despóticos, 

ou da vida nos impérios bárbaros da Ásia, cujo despotismo era frequentemente 

comparado a organização doméstica. 



A definição aristotélica do homem como zoon politikon não era apenas alheia e 

até mesmo oposta à associação natural da vida no lar; para entende-la 

inteiramente precisamos acrescentar-lhe a sua segunda e famosa definição do 

homem como zoon logon ekhon (“um ser vivo dotado de fala”). A tradução latina 

dessa expressão animal rationale resulta de uma falha de interpretação não 

menos fundamental que a da expressão “animal social”. Aristóteles não 

pretendia definir o homem em geral nem indicar a mais alta capacidade do 

homem – que, para ele, não era logos, isto é, a palavra ou a razão, mas nous, a 

capacidade de contemplação, cuja a principal característica é que o seu 

conteúdo não pode ser reduzido a palavras. Em suas duas mais famosas 

definições Aristóteles apenas formulou a opinião corrente na polis acerca do 

homem e do modo de vida político; e, segundo essa opinião, todos os que viviam 

fora da polis – escravos e bárbaros- eram aneu logou, destituídos, naturalmente, 

não da faculdade de falar, mas de um modo de vida no qual o discurso e somente 

o discurso tinha sentido e no decorrer do qual a preocupação central de todos 

os cidadãos era discorrer uns com os outros. 

O profundo erro de interpretação contido na tradução latina de “político” como 

“social” talvez não seja tão claro quanto numa discussão em que Tomás de 

Aquino compara a natureza da lei doméstica com a lei política; o chefe da família, 

diz ele, tem certa semelhança com chefe do reino; mas, acrescenta, o seu poder 

não é tão “perfeito” quanto o do rei. De fato, não só na Grécia, e na pólis, mas 

em toda antiguidade ocidental, teria sido evidente que até mesmo o poder do 

tirano não era tão grande nem tão “perfeito” quanto o poder com que 

paterfamilias, o dominus, reinava na casa onde mantinha os seus escravos e 

seus familiares; e isto não porque o poder do dirigente da cidade fosse igualado 

e controlado pela combinação dos poderes dos chefes de família, mas porque o 

domínio absoluto e inconteste e a esfera política dita eram mutuamente 

excusivas. 

ARENDT, Hannah. A condição humana. Tradução Roberto Raposo. - 10 ed – 

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2007. p.31-37. 

 

 



 

 

 


