
Michel Foucault, uma entrevista: sexo, poder e a 

política da identidade. 

Michel Foucault.* 

 — Você sugere em seus livros que a liberação 

sexual não é tanto o colocar em jogo as verdades 

secretas sobre si mesmo ou sobre seu desejo 

quanto um elemento do processo de definição e 

construção do desejo. Quais são as implicações 

práticas desta distinção? 

Foucault —    O que eu gostaria de dizer é que, 

em minha opinião, o movimento homossexual tem 

mais necessidade hoje de uma arte de viver do 

que de uma ciência ou um conhecimento científico 

(ou pseudocientífico) do que é a sexualidade. A 

sexualidade faz parte de nossa conduta. Ela faz 

parte da liberdade em nosso usufruto deste 

mundo. A liberdade é algo que nós mesmos criamos 

— ela é nossa própria criação, ou melhor, ela 

não é a des coberta de um aspecto secreto de 

nosso desejo. Nós de- vemos compreender que, com 

nossos desejos, por meio deles, instauram-se 

novas formas de relações, novas for- mas de amor 

e novas formas de criação. O sexo não é uma 



fatalidade; ele é uma possibilidade de ascender 

a uma vida criativa. 

 —    No fundo, é a conclusão à qual você chega 

quando diz que devemos experimentar tornar-nos 

gays e não nos contentar em reafirmar nossa 

identidade de homossexual. 

Foucault —    Sim, é isto. Nós não devemos 

descobrir que somos homossexuais. 

—    Nem descobrir o que isto queira dizer? 

Foucault —    Exatamente, nós devemos, antes, 

criar um modo de vida gay. Um tornar-se gay. 

—    E é algo sem limites? 

Foucault —    Sim, claramente. Quando examinamos 

as diferentes maneiras pelas quais as pessoas 

têm vivenciado sua liberdade sexual — a maneira 

que elas têm criado suas obras de arte, 

forçosamente constatamos que a sexualidade tal 

qual a conhecemos hoje torna-se uma das fontes 

mais produtivas de nossa sociedade e de nosso 

ser. Eu penso que deveríamos compreender a 

sexualidade num outro sentido: o mundo considera 

que a sexualidade constitui o segredo da vida 



cultural criadora; ela é mais um processo que se 

inscreve na necessidade, para nós hoje, de criar 

uma nova vida cultural, sob a condução de nossas 

escolhas sexuais. 

—    Na prática, uma das conseqüências dessa 

tentativa de colocar em jogo o segredo é que o 

movimento homossexual não foi mais longe do que 

a reivindicação de direitos civis ou humanos 

relativos à sexualidade. Isso quer dizer que a 

liberação sexual tem se limitado ao nível de uma 

exigência de tolerância sexual. 

Foucault —    Sim, mas é um aspecto que é preciso 

afirmar, de início, para um indivíduo ter a 

possibilidade — e o direito — de escolher a sua 

sexualidade. Os direitos do indivíduo no que diz 

respeito à sexualidade são importantes, e mais 

ainda os lugares onde não são respeitados. É 

preciso, neste momento, não considerar como 

resolvidos estes problemas. Desde o início dos 

anos sessenta, produziu-se um verdadeiro 

processo de liberação. Este processo foi muito 

benéfico no que diz respeito às mentalidades, 

ainda que a situação não esteja definitivamente 

estabilizada. Nós devemos ainda dar um passo 

adiante, penso eu. Eu acredito que um dos fatores 

de estabilização será a criação de novas formas 



de vida, de relações, de amizades nas 

sociedades, a arte, a cultura de novas formas 

que se instaurassem por meio de nossas escolhas 

sexuais, éticas e políticas. Devemos não somente 

nos defender, mas também nos afirmar, e nos 

afirmar não somente enquanto identidades, mas 

enquanto força criativa. 

—    Muitas das coisas que você diz lembram, por 

exemplo, as tentativas do movimento feminista, 

que deseja criar sua própria linguagem e sua 

própria cultura. 

Foucault —    Sim, mas eu não estou seguro de 

que nós devamos criar nossa própria cultura. Nós 

devemos criar uma cultura. Devemos realizar 

criações culturais. Mas aí, devemos nos embater 

com o problema da identidade. Desconheço o que 

faríamos para produzir essas cria- ções e 

desconheço quais formas tomam essas criações. 

Por exemplo, eu não estou de todo certo de que 

a melhor forma de criação literária que possa 

atingir aos homossexuais sejam os romances 

homossexuais. 

—    De fato, nós mesmos não concordaríamos em 

dizer isso. Seria partir de um essencialismo que 

nós devemos precisamente evitar. 



Foucault —    É verdade. O que se entende, por 

exemplo, por “pintura gay”? E, entretanto, eu 

estou certo que a partir de nossas escolhas 

sexuais, a partir de nossas escolhas éticas 

podemos criar algo que tenha uma certa relação 

com a homossexualidade. Mas esta coisa não deve 

ser uma tradução da homossexualidade no domínio 

da música, da pintura — o que sei eu, novamente? 

— não penso que isso seja possível. 

—    Como você vê a extraordinária proliferação, 

depois dos dez ou quinze últimos anos, das 

práticas homossexuais masculinas, a 

sensualização, se você prefere, de certas partes 

até então negligenciadas do corpo e a expressão 

de novos desejos? Eu penso, é claro, nas 

características mais surpreendentes daquilo que 

chamamos filmes gueto-pornôs, os clubes de S/M 

[sadomasoquismo] ou de fistfucking. É isto uma 

simples extensão, em uma outra esfera, da 

proliferação geral dos discursos sexuais depois 

do séc. XIX, ou antes, tratam-se de 

desenvolvimentos de outro tipo, próprios do 

contexto histórico atual? 

Foucault —    De fato, o que gostaríamos de 

falar aqui é precisa- mente, penso eu, das 

inovações que implicam essas práticas. 



Consideremos, por exemplo, a “sub-cultura S/M”, 

para retomar uma expressão cara à nossa amiga 

Gayle Rubin[1]. Eu não penso que o movimento das 

práticas sexuais tenha a ver com colocar em jogo 

a descoberta de tendências sado-masoquistas 

profundamente escondidas em nosso inconsciente. 

Eu penso que o S/M é mais que isso, é a criação 

real de novas possibilidades de prazer, que não 

se tinha imaginado anteriormente. A idéia de que 

o S/M é ligado com uma violência profunda e que 

essa prática é um meio de liberar essa violência, 

de dar vazão à agressão é uma idéia estúpida. 

Nós sabe- mos muito bem que essas pessoas não 

são agressivas entre elas; que elas inventam 

novas possibilidades de prazer utilizando certas 

partes estranhas do corpo — erotizando o corpo. 

Eu acredito que temos uma forma de criação, de 

depósito de criatividade, dos quais a principal 

característica é o que chamo de dessexualização 

do prazer. A idéia de que o prazer físico provém 

sempre do prazer sexual e a idéia de que o prazer 

sexual é a base de todos os prazeres possíveis, 

tem, penso eu, verdadeiramente algo de falso. O 

que essas práticas de S/M nos mostram é que nós 

podemos produzir prazer a partir dos objetos 

mais estranhos, utilizando certas partes 



estranhas do corpo, nas situações mais 

inabituais, etc. 

—    A assimilação do prazer ao sexo é, então, 

ultrapassada. 

Foucault —    É exatamente isso. A possibilidade 

de utilizar nossos corpos como uma fonte 

possível de uma multiplicidade de prazeres é 

muito importante. Se consideramos, por exemplo, 

a construção tradicional do prazer, constata-se 

que os prazeres físicos, ou os prazeres da carne, 

são sempre a bebida, a comida e o sexo. É aí que 

se limita, penso eu, nossa compreensão dos 

corpos, dos prazeres. Frustra-me, por exemplo, 

que se examine sempre o problema das drogas 

exclusivamente em termos de liberdade ou de 

proibição. Eu penso que as drogas deveriam 

tornar-se elemento de nossa cultura. 

—    Enquanto fonte de prazer? 

Foucault —    Enquanto fonte de prazer. Devemos 

estudar as drogas. Devemos experimentar as 

drogas. Devemos fabricar boas drogas — 

suscetíveis de produzir um prazer muito intenso. 

O puritanismo, que coloca o problema das drogas 

— um puritanismo que implica que se deve es- tar 



contra ou a favor — é uma atitude equivocada. As 

drogas já fazem parte de nossa cultura. Da mesma 

for- ma que há boa música e má música, há boas 

e más drogas. E, então, da mesma forma que não 

podemos dizer somos “contra” a música, não 

podemos dizer que somos “contra” as drogas. 

 —    O objetivo é testar o prazer e suas 

possibilidades. 

Foucault —    Sim. O prazer também deve fazer 

parte de nossa cultura. É muito interessante 

notar, por exemplo, que, depois de séculos as 

pessoas em geral — mas também os médicos, os 

psiquiatras e mesmo os movimentos de liberação 

— têm sempre falado do desejo e nunca do pra- 

zer. “Nós devemos liberar o nosso desejo”, dizem 

eles. Não! Devemos criar prazeres novos. Então, 

pode ser que surja o desejo. 

—    É significativo que certas identidades se 

constituam em torno de novas práticas sexuais 

tais quais o S/M? Essas identidades favorecem a 

exploração dessas práticas; elas contribuem 

também para o direito do indivíduo de entregar-

se. Mas elas também não restringem as 

possibilidades do indivíduo? 



Foucault —    Veja bem, se a identidade é apenas 

um jogo, apenas um procedimento para favorecer 

relações, relações sociais e as relações de 

prazer sexual que criem novas amizades, então 

ela é útil. Mas se a identidade se torna o 

problema mais importante da existência sexual, 

se as pessoas pensam que elas devem “desvendar” 

sua “identidade própria” e que esta identidade 

deva tornar-se a lei, o princípio, o código de 

sua existência, se a questão que se coloca 

continuamente é: “Isso está de acordo com minha 

identidade?”, então eu penso que fizeram um 

retorno a uma forma de ética muito próxima à da 

heterossexualidade tradicional. Se devemos nos 

posicionar em relação à questão da identidade, 

temos que partir do fato de que somos seres 

únicos. Mas as relações que devemos estabelecer 

conosco mesmos não são relações de identidade, 

elas devem ser antes relações de diferenciação, 

de criação, de inovação. É muito chato ser sempre 

o mesmo. Nós não devemos excluir a identidade se 

é pelo viés da identidade que as pessoas 

encontram seu prazer, mas não devemos considerar 

essa identidade como uma regra ética universal. 

—    Mas até agora a identidade sexual tem sido 

muito útil politicamente. 



Foucault —    Sim, ela é muito útil, mas é uma 

identidade que nos limita e, penso eu que temos 

(e devemos ter) o direito de ser livres. 

—    Queremos que algumas de nossas práticas 

sexuais sejam práticas de resistência no sentido 

político ou social. Como isso é possível, sendo 

que a estimulação do prazer pode servir para 

exercer um controle? Podemos estar seguros de 

que não haverá exploração desses novos prazeres? 

Estou pensando na maneira pela qual a 

publicidade utiliza a estimulação do prazer como 

um instrumento de controle social. 

Foucault —    Não se pode nunca estar seguro de 

que não haverá exploração. De fato podemos estar 

seguros de que haverá uma, e que tudo o que se 

tem criado ou adquirido, todo o terreno que se 

tem ganho será, em um momento ou outro, utilizado 

desta maneira. Parece ser assim na vida, na luta 

e na história dos homens. E eu não penso que isso 

seja uma objeção a todos esses movimentos ou a 

todas essas situações. Porém, você tem razão em 

as- sinalar que devemos ser prudentes e 

conscientes do fato de que devemos seguir 

adiante, ter também outras ne- cessidades. O 

gueto S/M de São Francisco é um bom exemplo de 

uma comunidade que tem a experiência do prazer 



e que se constitui em torno deste prazer. Esta 

segregação, esta identificação, este processo de 

exclu- são produz efeitos de retorno. Eu não 

ousaria usar a pa- lavra “dialética”, mas não 

está muito longe disso. 

—    Você escreve que o poder não é somente uma 

força negativa, mas também produtiva; que o 

poder está sempre presente; e que onde há poder, 

há resistência, e que a resistência não é nunca 

uma posição de exterioridade em relação ao 

poder. Mas como não chegarmos à conclusão de que 

estamos presos no interior dessa relação e de 

que não podemos, de uma certa maneira, escapar? 

Foucault —    Na realidade, eu não penso que a 

palavra “presos” seja uma boa palavra. Trata-se 

de uma luta, mas o que quero dizer quando falo 

de relações de poder é que estamos, uns em 

relação aos outros, em uma situação estratégica. 

Por sermos homossexuais, por exemplo, estamos em 

luta com o governo e o governo em luta conosco. 

Quando temos negócios com o governo a luta, é 

claro, não é simétrica, a situação de poder não 

é a mes- ma, mas participamos ao mesmo tempo 

dessa luta. Basta que qualquer um de nós se eleve 

sobre o outro, e o prolongamento dessa situação 

pode determinar a conduta a seguir, influenciar 



a conduta ou a não-conduta de outro. Não somos 

presos, então. Acontece que estamos sempre de 

acordo com a situação. O que quero dizer é que 

temos a possibilidade de mudar a situação, que 

esta possibilidade existe sempre. Não podemos 

nos colocar fora da situação, em nenhum lugar 

estamos livres de toda relação de poder. Eu não 

quis dizer que somos sempre presos, pelo 

contrário, que somos sempre livres. Enfim, em 

poucas palavras, há sempre a possibilidade de 

mudar as coisas. 

—    A resistência está, então, no interior 

dessa dinâmica da qual se pode retirá-la? 

Foucault —    Sim. Veja que se não há 

resistência, não há relações de poder. Porque 

tudo seria simplesmente uma questão de 

obediência. A partir do momento que o indivíduo 

está em uma situação de não fazer o que quer, 

ele deve utilizar as relações de poder. A 

resistência vem em primeiro lugar, e ela 

permanece superior a todas as forças do 

processo, seu efeito obriga a mudarem as 

relações de poder. Eu penso que o termo 

“resistência” é a palavra mais importante, a 

palavra-chave dessa dinâmica. 



—    Politicamente falando, o elemento mais 

importante pode ser, quando se examina o poder, 

o fato de que, segundo certas concepções 

anteriores, “resistir” significa simplesmente 

dizer não. É somente em termo de negação que se 

tem conceitualizado a resistência. Tal como você 

a compreende, entretanto, a resistência não é 

unicamente uma negação. Ela é um processo de 

criação. Criar e recriar, transformar a 

situação, participar ativamente do processo, 

isso é resistir. 

Foucault —    Sim, assim eu definiria as coisas. 

Dizer não constitui a forma mínima de 

resistência. Mas, naturalmente, em alguns 

momentos é muito importante. É preciso dizer não 

e fazer deste não uma forma decisiva de 

resistência. 

—    Isso suscita a questão de saber de qual 

maneira, e em qual medida, um sujeito — ou uma 

subjetividade — dominado pode criar seu próprio 

discurso. Na análise tradicional do poder, o 

elemento onipresente sobre o qual se funda a 

análise é o discurso dominante, as reações a este 

discurso ou, no interior desse discurso, apenas 

os elementos subsidiários. Entretanto, se por 

“resistência” no seio das relações de poder 



entendemos mais que uma simples negação, não se 

pode dizer que certas práticas — o S/M lesbiano, 

por exemplo — são verdadeiramente a maneira na 

qual sujeitos dominados formulam sua própria 

linguagem. 

Foucault —    De fato. Eu penso que a 

resistência é um elemento das relações 

estratégicas nas quais se constitui o poder. A 

resistência se apóia, na realidade, sobre a 

situação à qual combate. No movimento 

homossexual, por exemplo, a definição médica de 

homossexualidade constituiu-se em um instrumento 

muito importante para combater a opressão da 

qual era vítima a homossexualidade no fim do 

século XIX e início do XX. Esta medicalização, 

que foi um meio de opressão, tem sido também um 

instrumento de resistência, já que as pessoas 

podem dizer: “se somos doentes, então por que 

nos condenam, nos menosprezam?”, etc. É claro 

que este discurso nos parece hoje bastante 

ingênuo, mas para a época ele foi muito 

importante. 

Eu diria também, no que diz respeito ao movimento 

lésbico, em minha perspectiva, que o fato de que 

as mulheres tenham sido por séculos e séculos 

isoladas na sociedade, frustradas, desprezadas 



de várias maneiras lhes proporcionou uma 

possibilidade real de constituir uma sociedade, 

de criar um certo tipo de relação social entre 

elas, fora de um mundo dominado pelos homens. O 

livro de Lillian Faderman, Surpassing the love 

of men[2], é, a este respeito, muito 

interessante. Ele levanta uma questão: Que tipo 

de experiência emocional, quais tipos de 

relações podem ser estabelecidas num mundo onde 

as mulheres não têm poder social, legal ou 

político? E Faderman afirma que as mulheres 

utilizaram esse isolamento e essa ausência de 

poder. 

—    Se a resistência é o processo que consiste 

em liberar as práticas discursivas, parece que 

o S/M lesbiano seja uma das práticas que, a uma 

primeira vista, pode-se declarar mais 

legitimamente práticas de resistência. Em que 

medida essa práticas e essas identidades podem 

ser percebidas como uma contestação ao discurso 

dominante? 

Foucault —    O que me parece interessante, no 

que diz respeito ao S/M lesbiano é que ele 

permite se liberar de um certo número de 

estereótipos da feminilidade que são utilizados 

no movimento lesbiano — essa estratégia se funda 



sobre a opressão de que foram vítimas as 

lésbicas, e o movimento a utilizou para lutar 

contra essa opressão. Mas é possível que hoje 

essas ferramentas, essas ar- mas estejam 

ultrapassadas. É claro que o S/M lesbiano tenta 

se liberar de todos os velhos estereótipos da 

feminilidade, das atitudes de rejeição dos 

homens, etc. 

—    Em sua opinião, o que se pode aprender a 

respeito do poder — e além do mais também, do 

prazer — com a prática do S/M que é no fundo uma 

erotização explicita do poder? 

Foucault —    Pode-se dizer que o S/M é a 

erotização do poder, a erotização das relações 

estratégicas. O que me choca no S/M é a maneira 

como difere do poder social. O poder se 

caracteriza pelo fato de que ele constitui uma 

relação estratégica que se estabeleceu nas 

instituições. No seio das relações de poder, a 

mobilidade é o que limita, e certas fortalezas 

são muito difíceis de derrubar por terem sido 

institucionalizadas, porque sua influência é 

sensível no curso da justiça, nos códigos. Isso 

significa que as relações estratégicas entre os 

indivíduos se ca- racterizam pela rigidez. 



Dessa maneira, o jogo do S/M é muito interessante 

porque, enquanto relação estratégica, é sempre 

fluida. Há papéis, é claro, mas qualquer um sabe 

bem que es- ses papéis podem ser invertidos. Às 

vezes, quando o jogo começa, um é o mestre e, no 

fim, este que é escravo pode tornar-se mestre. 

Ou mesmo quando os papéis são estáveis, os 

protagonistas sabem muito bem que isso se trata 

de um jogo: ou as regras são transgredidas ou há 

um acordo, explícito ou tácito, que definem 

certas fronteiras. Este jogo é muito 

interessante enquanto fonte de prazer físico. 

Mas eu não diria que ele reproduz, no interior 

de uma relação erótica, a estrutura de uma 

relação de poder. É uma encenação de estruturas 

do poder em um jogo estratégico, capaz de 

procurar um prazer sexual ou físico. 

—    Em que esse jogo estratégico é diferente na 

sexualidade e nas relações de poder? 

Foucault —    A prática do S/M desencadeia sobre 

a criação do prazer e existe uma identidade entre 

o que acontece e essa criação. É a razão pela 

qual o S/M é verdadeira- mente uma subcultura. 

É um processo de invenção. O S/M é a utilização 

de uma relação estratégica como fon- te de prazer 

(de prazer físico). Esta não é a primeira vez 



que as pessoas utilizam as relações estratégicas 

como fonte de prazer. Havia, na Idade Média, por 

exemplo, a tradição do amor cortesão, com o 

trovador, a maneira que se instauram as relações 

amorosas entre uma dama e seu amante, etc. 

Tratava-se, também, de um jogo estratégico. Este 

jogo é retomado, hoje, entre os garotos 

e garotas que vão dançar sábado à noite. Eles 

colocam em cena relações estratégicas. O que é 

interessante é que, na vida heterossexual, essas 

relações estratégicas precedem o sexo. Elas 

existem seguindo a finalidade de obter o sexo. 

No S/M, por outro lado, essas relações 

estratégicas fazem parte do sexo, como uma 

convenção de prazer no interior de uma relação 

particular. 

Em um dos casos, as relações estratégicas são 

pura- mente sociais e é o ser social que é 

objetivado; enquanto que no outro caso, o corpo 

é o implicado. E é essa transferência de relações 

estratégicas que passam do ritual da corte ao 

plano sexual, o que é particularmente 

interessante. 

—    Em uma entrevista concedida há um ou dois 

anos à revista Gay Pied, você dizia que o que 

mais perturbava às pessoas nas relações 



homossexuais não é tanto o ato sexual em si, mas 

a perspectiva de ver as relações afetivas se 

desenvolverem fora dos quadros normativos.4 Os 

lugares e as amizades que se atam imprevisíveis. 

Você acha que é esse potencial desconhecido que 

as relações homossexuais portam, ou você diria 

que essas relações são percebi- das como uma 

ameaça direta em oposição às instituições 

sociais? 

Foucault —   Se há uma coisa que me interessa 

hoje é o problema da amizade. No decorrer dos 

séculos que se seguiram à Antiguidade, a amizade 

se constituiu em uma relação social muito 

importante: uma relação social no interior da 

qual os indivíduos dispõem de uma certa 

liberdade, de uma certa forma de escolha 

(limitada, claramente), que lhes permitia também 

viver relações afetivas muito intensas. A 

amizade tinha também implicações econômicas e 

sociais — o indivíduo devia auxiliar seus 

amigos, etc. Eu penso que, no séc. XVI e no séc. 

XVII, foi desaparecendo esse tipo de amizade, no 

meio da sociedade masculina. E a amizade começa 

a tornar-se outra coisa. A partir do séc. XVI, 

encontram- se textos que criticam explicitamente 

a amizade, que é considerada como algo perigoso. 



O exército, a burocracia, a administração, as 

universidades, as escolas, etc. — no sentido que 

assumem essas palavras nos dias de hoje — não 

podiam funcionar diante de amizades tão 

intensas. Podemos ver em instituições um esforço 

considerável por diminuir ou minimizar as 

relações afetivas. Neste caso, em particular, 

nas escolas. Quando se inauguraram as escolas 

secundárias que acolheram alguns jovens rapazes, 

um dos problemas foi o de saber como se podia 

não somente impedir as relações sexuais, 

claramente, mas também impedir as amizades. 

Sobre o tema da amizade, pode-se estudar, por 

exemplo, as estratégias das instituições 

jesuítas — eles estavam cientes da 

impossibilidade de supressão da amizade, eles 

tentaram então utilizar o papel que tinha o sexo, 

o amor, a amizade e de limitá-los. Deveríamos 

agora, depois de estudar a história da 

sexualidade, tentar compreender a história da 

amizade. É uma história extremamente 

interessante. 

E uma de minhas hipóteses — a qual não apresenta- 

ria, se eu tentasse prová-la, nenhuma 

dificuldade — é que a homossexualidade (pelo que 

eu entendo a existência de relações sexuais 



entre homens), torna-se um problema a partir do 

séc. XIX. A vemos tornar-se um problema com a 

polícia, com o sistema jurídico. Penso que se 

ela tornou-se um problema, um problema social, 

nessa época, é porque a amizade desapareceu. 

Enquan- to a amizade representou algo de 

importante, enquanto ela era socialmente aceita, 

não era importante que os homens mantivessem 

entre eles relações sexuais. Não se pode 

simplesmente dizer que eles não as tinham, mas 

que elas não tinham importância. Isso não tinha 

nenhuma implicação social, as coisas eram 

culturalmen- te aceitas. Que eles fizessem amor 

ou que eles se abraçassem não tinha a menor 

importância. Absoluta- mente nenhuma. Uma vez 

desaparecida a amizade en- quanto relação 

culturalmente aceita, a questão é coloca- da: “o 

que fazem, então, dois homens juntos?” Neste 

momento o problema apareceu. Em nossos dias, 

quando os homens fazem amor ou têm relações 

sexuais, isso é percebido como um problema. A 

este respeito penso que a desaparição da amizade 

enquanto relação social e o fato da 

homossexualidade ser declarada como problema 

social, político e médico fazem parte do mesmo 

processo. 



—    Se o que importa hoje é explorar as novas 

possibilidades da amizade, é preciso frisar que 

em um sentido amplo, todas as instituições 

sociais são feitas para favorecer as amizades e 

as estruturas heterossexuais, com o menosprezo 

às amizades e estruturas homossexuais. O 

verdadeiro trabalho não é instaurar novas 

relações sociais, novos modelos de valores, 

novas estruturas familiares etc.? Todas as 

estruturas e as instituições que caminham juntas 

com a monogamia e com a família tradicional são 

uma das coisas que os homossexuais não tem 

facilmente acesso. Que tipo de instituições 

devemos começar a instaurar com a finalidade não 

somente de defender-nos, mas também de criar 

novas formas sociais que constituirão uma 

solução efetiva? 

Foucault —    Quais instituições? Não tenho uma 

ideia precisa. Claramente, penso que seja 

totalmente contraditório aplicar para esse fim 

e esse tipo de amizade o modelo da vida familiar 

ou as instituições que caminham junto com a 

família. Mas é verdade que, em função de algumas 

relações que existem na sociedade serem formas 

protegidas de vida familiar, constata-se que 

algumas variantes não são protegidas, são ao 



mesmo tempo, mais ricas, mais interessantes e 

mais criativas do que essas relações. Mas, 

naturalmente, elas são também bem mais frágeis 

e vulneráveis. A questão de saber quais tipos de 

instituições devemos criar é uma questão 

capital, mas eu não posso trazer a resposta. 

Nosso trabalho, penso eu, é tentar elaborar uma 

solução. 

—    Em que medida queremos ou temos necessidade 

de que o projeto de liberação dos homossexuais 

seja um projeto que, longe de se contentar em 

propor um percurso, pretenda abrir caminhos? 

Dito de outra forma, sua concepção de política 

sexual recusa a necessidade de um programa a ser 

seguido, em função de preconizar a 

experimentação de novos tipos de relação? 

Foucault —    Penso que uma das grandes 

constatações que temos feito desde a Primeira 

Guerra é essa do fracasso de todos os programas 

sociais e políticos. Percebemos que as coisas 

não se produzem nunca como os programas 

políticos querem descrever; e que os programas 

são sempre, ou quase sempre, conduzidos seja a 

abusos, seja a uma dominação política por parte 

de um grupo, quer sejam técnicos, burocratas ou 

outros. Mas uma das realizações dos anos 



sessenta e setenta — que considero como 

realizações benéficas — é que certos modelos 

institucionais têm sido experimentados sem 

programas. Sem programa não quer dizer cego — 

enquanto cegueira de pensamento. Na França, por 

exemplo, nos últimos tempos, tem-se criticado 

bastante o fato de que os diferentes movimentos 

políticos em favor da liberdade sexual, das 

prisões, da ecologia, etc., não têm um programa. 

Mas, penso, não ter programa pode ser ao mesmo 

tempo, muito útil, muito original e muito 

criativo, se isso não quer dizer não ter reflexão 

real sobre o que acontece ou não se preocupar 

com o que é impossível. 

Depois do século XIX, as grandes instituições 

políticas e os grandes partidos políticos 

confiscaram o pro- cesso de criação política, 

quero dizer com isso que eles têm tentado dar à 

criação política a forma de um programa 

político, com a finalidade de se apoderar do 

poder. Penso que é necessário preservar o que se 

produziu nos anos sessenta e no início dos anos 

setenta. Uma das coisas que é preciso preservar, 

em meu ponto de vista, é a existência, fora dos 

grandes partidos políticos, e fora do programa 

normal e comum, uma certa forma de inovação 



política. É um fato que a vida cotidiana das 

pessoas tem mudado entre o início dos anos 

sessenta e agora; minha própria vida é 

testemunho disso. Essas mudanças, evidentemente, 

não as devemos aos partidos políticos, mas aos 

numerosos movimentos. Esses movimentos têm 

verdadeiramente transformado nossas vidas, nossa 

mentalidade e nossas atitudes, assim como as 

atitudes e a mentalidade de outras pessoas — as 

pessoas que não pertencem a esses movimentos. E 

isso é algo de muito importante e muito positivo. 

Eu repito, não são essas velhas organizações 

políticas tradicionais e normais que permitem 

esse exame. 

Notas. 

* “Michel Foucault, une interview: sexe, pouvoir 

et la politique de la identité”. (“Michel 

Foucault, an interview: sex, power and the 

politics of identity”; entrevista com B. 

Gallagher e A. Wilson, Toronto, junho de 1982; 

trad. F. Durant-Bogaert). The advocate, no 400, 

7 de agosto de 1984, pp. 26-30 e 58. Esta 

entrevista estava destinada à revista canadense 

Body politic. 



** A versão do presente texto foi publicado em: 

FOUCAULT, Michel. Michel Foucault, uma 

entrevista: sexo, poder e a política da 

identidade. Entrevista com B. Gallagher e A. 

Wilson.Tradução de Wanderson Flor do Nascimento. 

Revista Verve, Nº20, 2011. 

2    Gayle Rubin. “The Leather Menace: Comments 

on Politics and S/M”, in Samois (ed.), Coming to 

power. writings and graphics on lesbian S/M. 

Berkeley, 1981, p. 195. 

3    L. Faderman. Surpassing the love of  men. 

New York, William Morrow, 1981. 

4    Ver “De l’amitié comme mode de vie” [Da 

amizade como modo de vida]. Entrevista de Michel 

Foucault a R. de Ceccaty, J. Danet e J. le 

Bitoux, publicada no jornal Gai Pied, nº 25, 

abril de 1981, pp. 38-39. 

 


